Parshat Vayera 2021 Esther Wein 21 October 2021 15 Cheshvan 5782

# Vayera 5782 - Avraham's Vision of Yetziat HaNeshama

### **Dedications:**

- Sara Kiner for the first yahrtzeit of her mother Florence Hirsch -Bluma bat Chaim Shmuel
- Yaffa Yirmish for the aliyat neshama of Yoshiyahu ben Eliyahu, a righteous man who passed away with no family
- Yaffa Yirmish in honor of her friend Sally Neff's birthday. She has everything so our learning is her gift

# A. Regarding Narratives that describe prophetic visions

### 1. Rambam: MN 2:42

We have already shown that the appearance or speech of an angel mentioned in Scripture took place in a vision or dream; it makes no difference whether this is expressly stated or not, as we have explained above. This is a point of considerable importance. In some cases the account begins by stating that the prophet saw an angel; in others, the account apparently introduces a human being, who ultimately is shown to be an angel; but it makes no difference, for if the fact that an angel has been heard is only mentioned at the end, you may rest satisfied that the whole account from the beginning describes a prophetic vision. In such visions, a prophet either sees God who speaks to him, as will be explained by us, or he sees an angel who speaks to him, or he hears someone speaking to him without seeing the speaker, or he sees a man who speaks to him, and learns afterwards that the speaker was an angel. In this latter kind of prophecies, the prophet relates that he saw a man who was doing or saying something, and that he learnt afterwards that it was an angel.

This important principle was adopted by one of our Sages, one of the most distinguished among them, R. Ḥiya the Great (Beresheet Rabba, xlviii.), in the exposition of the Scriptural passage commencing, "And the Lord appeared unto him in the plain of Mamre" (Gen. xviii.). The general statement that the

Lord appeared to Abraham is followed by the description in what manner that appearance of the Lord took place; namely, Abraham saw the first three men; he ran and spoke to them. R. Hiya, the author of the explanation, holds that the words of Abraham, "My Lord, if now I have found grace in thy sight, do not, I pray thee, pass from thy servant," were spoken by him in a prophetic vision to one of the men; for he says that Abraham addressed these words to the chief of these men. Note this well, for it is one of the great mysteries [of the Law].

# 2. Ramban:

....That is to say, Abraham did not attain prophecy until he prepared his soul first to perceive an angel, and from that degree he ascended to attain the word of prophecy, but Moses was prepared for prophecy at all times.

Thus the Sages were prompted to inform us everywhere that seeing an angel is not prophecy, and those who see angels and speak with them are not included among the prophets, as I have mentioned concerning Daniel. Rather, this is only a vision called "opening of eyes," as in the verse: And the Eternal opened the eyes of Balaam, and he saw the angel of the Eternal;<sup>44</sup>Numbers 22:31. similarly: And Elisha prayed, and said, O Eternal, I pray thee, open his eyes, that he may see.<sup>45</sup>II Kings 6:17.

But where Scripture mentions the angels as men, as is the case in this portion, and the portion concerning Lot — likewise, *And a man wrestled with him*, <sup>13</sup> *Further, 32:25. The reference deals with Jacob wrestling with the angel. And a certain man found him*, <sup>46</sup> *Further, 37:15.* in the opinion of our Rabbis <sup>47</sup> *According to the Sages the man who wrestled with Jacob was the angel of Esau (Bereshith Rabbah 77:2), and the man who found Joseph was the angel Gabriel (Tanchuma Vayeshev 2).* — in all these cases there was a special glory created in the angels, called among those who know the mysteries of the Torah "a garment," perceptible to the human vision of such pure persons as the pious and the disciples of the prophets, and

3. The GRA: The inner meaning of the story

וַיֵּרֶא אֵלָיוֹ ה בְּאֵלֹנֵי מַמְנֵרֵא וְהָוּא יֹצֵיב פֶּתַח־הָאֹהֶל כְּתִׂם הַיְּוֹם:

ירא אליו ה' וכו'. והוא יושב פתח האהל הה"ד כו' ר"ל כשמגיע הצדיק לפתח האהל אזיוצאין לקראתו ג'...... אבהן שהיא פתח עינים ג' אבהן שבג' גוונא עינא והיא נקשרת עמהם רגל רביעי

### Petach Ha Ohel:

moment of death when ones neshama begins to ascends to the Upper tent

Petach Ha Ohel- petach Einayim-- Yirah

# K'Chom Ha Yom:

וז"ש **כחום היום ו**זרח' לכם יראי שמי שהיראה היא הפתח ..... ד"א כו' ור"ל **באלוני תוקפא הוא יום הדין** החזק

Yirah- Awe and the Yom HA Din Ha Chazak - for all neshamos

Reisheet Chochma

#### Nedarim 8b

ופליגא דרבי שמעון בן לקיש דאמר אין גיהנם לעולם הבא לא הקדוש ברוך הוא מוציא חמה מנרתיקה **צדיקים מתרפאין בה ורשעים נידונין בה** שנאמר וזרחה לכם יראי שמי שמש וגו<sup>י</sup> ולא עוד אלא שמתעדנין בה שנאמר ויצאתם ופשתם כעגלי מרבק

The Gemara comments: Abaye disagrees with the opinion of Rabbi Shimon ben Lakish, who said: There is no Gehenna in the World-to-Come. Rather, the Holy One, Blessed be He, will remove the sun from its sheath [minartika], and the righteous will be healed by it and the wicked will be punished by it. The righteous will be healed by it, as it is stated: "But to you that fear My name shall the sun of righteousness arise with healing in its wings"; and moreover, not only will they be healed by it but they will even be rejuvenated by it, as it is stated: "And you shall go forth and leap as calves of the stall."

18:2

וַיִּשָּׂא עֵינָיוֹ וַיַּרְא וְהִנֵּהֹ שְׁלֹשָׁה אֲנָשִׁים נִצְבָים עָלֵיו

3 primary forces- chessed, gevurah, tiferet

- 3 Avot

3 Malachim

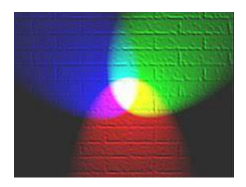
Michael-Chessed

Gavriel- Gevurah- Din

Rephael- rachamim

And the Shechina is "above" them

3 colors the eye sees - Chessed is blue, gevurah is red, Tiferet is green



The 4th color is white = Malchut- which is ourselves in combination with the 3

The 3 "men" are one's own life choices

ָוַיִּשְׁתַּחוּ אָרְצַה: -וַיַּרָא **וַיִּרֶץ לִקְרָאתָם** מְפֶּתַח הָאֹהֶל וַיִּשְׁתַּחוּ אָרְצַה:

GRA:

ואז נשמת כו' ר"ל זהו וירא וירץ כו'. וישתחו ארצה לקראת השכינה ארץ החיים. ארצה לארץ:

Running to greet them= The irrepressible desire to leave the body

Bowing to the Eretz= The shechina or Eretz HA Chaim - the root of all neshamot-that one sees at this moment

Bereisheet 18:3

If one is worthy-Mitat Neshika-

If one isn't worthy-

וַיֹּאמֵר אֲדֹנָי אִם־נָּא מָצֶאתִי חֵן בְּעֵינֶיךְ - אַל־נָא תַעֲבֻר מֵעַל עַבְדֶּךְ:

## GRA:

ויאמר אדני אם נא מצאתי כו'. כמ"ש אם הוא זוכה אז אין שכינה מסתלקת מאצלו עד שמוליכתו למקומו כמ"ש צדק לפניו יהלך וישם לדרך פעמיו מה יפו פעמיך בנעלי' כו' ואם ח"ו רשע הוא אע"ג שמוכרח לראות השכינה בין צדיק בין רשע מ"מ השכינה מסתלקת תיכף ואז מצער אותו המ"ה מאד ויוצאה כפיטורי כו' (ברכות ח' ע"א) אבל בצדיק כשהשכינה לפניו יוצאה בנשיקה וז"ש הצדיק אל נא תעבר מעל עבדך ולכן נאמר כאן שם אדני שהו' השכינה כידוע:

The shechina begins to withdraw and the Neshama has a very hard time disconnecting from the body

The Neshama/ shefa that was never activated, is in limbo and has no "menucha"

The "mindmeld" allows for Mitat Neshika

18:4

יַקַח־נָא מִעַט־מַּיִם -וְרַחֵצָוּ רַגְלֵיכֶם -וְהְשָּׁעַנְוּ תַּחַת הָעֵץ:

:GRA

יקח נא מעט מים כו'. ורחצו רגליכם כו'. ואקחה פת לחם וסעדו לבכם כו'

רמז על הקרבנות.

והשענו תחת העץ. הוא עץ החיים למחזיקים ועליהן סומכין ג' אבות כמ"ש בתז"ח (דף צ' ע"ב) אברהם רחימא תמיך על דא. יצחק כו' ואלו ג' אנשים הן האבות כו' שהן תחת השכינה וכן אלו הג' מלאכים שאמרו בגמ' ואלו הג' המבקרי' מעשיו הכל בדרגא דג' אבהן כידוע והן ג' גווני הקשת שעליהן נאמר וירא והנה כו' גוונין דמתחזיין ועיין בפ' בראשית דף י"ח ובפ' וארא ע"ש והן דרגין דתמכין ע"י המחזיקין התורה כידוע וכ"ז ה"ה בתורה במקום הקרבנות מים כל צמא לכו למים וכן לחם לכו לחמו בלחמי וכן עץ כנ"ל:

Water is a remez to the "river from Eden" in gematria is the same

Legs are a remez to the shittim- the drains in the mizbeach that they poured the wine down and it ran out in the valley below.

The Babylonian Talmud (<u>Sukkah 49a-b</u>) provides a more extensive treatment describing these pipes, called *shitin*.

אמר רבה בר בר חנה אמר רבי יוחנן: שיתין מששת ימי בראשית נבראו, שנאמר חמוקי ירכיך כמו חלאים מעשה ידי אמן. חמוקי ירכיך – אלו השיתין, כמו חלאים – שמחוללין ויורדין עד התהום, מעשה ידי אמן – זו מעשה ידי אומנותו של הקדוש ברוך הוא

Rabbah bar bar Hannah said in the name of Rabbi Yohanan: the pipes were created during the six days of creation, as it says "the hidden parts of your thighs are like the links of a chain, the making of a craftsman" (Song of Songs 7:2). "The hidden parts of your thighs"—these are the pipes; "like the links of a chain"—they are hollow (mehulalin) and descend to the Depths; "the making of a craftsman"—this is the craftwork of the Holy One, blessed be He.

Etz = Etz Ha chaim

18:5

ּוָאֶקְחָּה פַּת־לֶּחֶם וְסַעֲדָוּ לִבְּכֶם אַחַר תַּעֲבֶּרוּ בִּי־עַל־כֵּן עֲבַרְתָּם עַל־עַבְדְּכֶם וַיִּאמְרֹוּ בֵּן תַּעֲשֶׂה כַּאֲשֶׁר דְּבַּרְתָּ: וסעדו לבכם אמרז"ל לבבכם אין כתיב כאן כו' בלא יצה"ר שהתורה תבלין ליצה"ר אם פגע בך כו' וז"ש כאן האי דלא אעסק בקרבנות כו':

18:6

ֿויִמַהַר אַבְרָהָם הָאַהֶּלָה אֶל־שָּׂצָרָה וַיֹּאמֶר מַהְרִّי שְׁלְשׁ סְאִים ׁ ֶקְמַח סֹׁלֶת לְוּשִׁי וַעֲשִיׁי עֵגְוֹת

וימהר אברה' האהלה. בית המדרש. אל שרה אל הגוף שהנשמה מעוררת את הגוף בליל' שנ' (ישעי' כ"ו ט') נפשי אויתיך כו'

18:9

ַוּאמְרוּ אֵלָיוֹ אַיָּה שָּׂרָה אִשְּׁתֶּךְ וַיֻּאמֶר הִנָּה בָּאְהֶל:..״

ויאמרו אליו איה שרה אשתך ששואלין לנשמה על הגוף כמ"ש (ברכות ח' ע"א) במערבא כי נסיב אתתא אמר מצא ויאמר הנה או מוצא פו' הנה כשהנשמה באה למקום מעלתה שואלין לה על הגוף האיך מצא לגוף טהור או לא ויאמר הנה כשהנשמה באה למקום מעלתה שואלין לה על הגוף האיך מצא לגוף טהור או לא ויאמר הנה כשהנשמה באה למקום מעלתה שואלין לה על הגוף האיך מצא לגוף טהור או לא ויאמר הנה כנ"ל: